
 

 

1 

 
 
 

 

La persistenza della 
magia nelle culture  

Segni che resistono: linguaggi magici, simboli e 
credenze oltre il tempo e lo spazio 

 
 
 
 

Paganini Chiara  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 

2 

 

Indice 

 
 

I. Introduzione        3 

II. In viaggio tra i secoli       3 

III. Bibliografia                                                               8

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

3 

I. Introduzione 
 

Magia: una parola carica di significato, non univoco né 
immutabile, capace di attraversare il tempo assumendo valori 
simbolici e culturali differenti. 

Una parola capace di attivare immaginari che variano da 
persona a persona, influenzati dal vissuto individuale e dai sistemi 
di credenze. 

 
 
 
 

II. In viaggio tra i secoli 

La magia è riflesso di valori, simboli e strutture di una cultura; non è quindi 
solo superstizione individuale, ma spesso assume i connotati di un fenomeno 
collettivo. 

La presenza della magia dagli albori dei tempi, rintracciata già nelle pratiche 
magico-rituali preistoriche, comprova come l’essere umano da sempre abbia 
cercato di aumentare il controllo, effettivo o anche solo apparente, sulla comunità 
e su tutti gli aspetti legati alla vita sociale. 

Celata o palese, la magia ha sempre accompagnato il percorso umano, 
trasformando la sua funzione sociale da cultura a cultura, e assumendo più o meno 
potere sulla mente e sull’anima degli individui in base al grado di legittimazione 
sociale, politica e religiosa che le veniva attribuita. 

Essenziale quando ci si addentra in questo argomento affascinante è essere 
consapevoli che sarebbe impossibile definire l’atto magico da “esterni” rispetto 
alla pratica stessa. La percezione di credenze infatti è influenzata da molteplici 
fattori quali il vissuto personale, il contesto sociale, e la definitività delle stesse 
non è oggettiva e sempre soggetta ad interpretazione. 

Il silenzio e l’oscurità, elementi che caratterizzano ed esaltano le suggestioni 
da sempre legate all’immaginario magico, hanno portato i luoghi quali caverne e 
grotte ad essere spesso i prescelti, in particolar modo in periodo preistorico, dove 
le immagini rappresentate all’interno e all’esterno delle stesse probabilmente non 
avevano lo stesso grado di sacralità. 

Le pratiche rituali nell’età preistorica differivano molto al variare del luogo 
in cui venivano attuate ed è importante sottolineare che non tutti i disegni 
rinvenuti nelle grotte avessero significati magici o religiosi. 

Bisogna sempre sposare uno sguardo critico sui potenziali spazi rituali, per 
leggere in maniera più corretta e rigorosa i dati legati a questi luoghi. Le grotte 
di Tuc d’Audoubert ad esempio, offrono spazio all’immaginario collettivo di 
riconnettersi al senso magico delle rappresentazioni, perché le stesse si trovano 



 

 

4 

in spazi senza un’evidente funzione pratica e nettamente divisi dagli spazi della 
vita quotidiana sociale. Ovviamente la lettura stratigrafica e spaziale degli 
elementi appartenenti ad un setting rituale è importante per dare il giusto spazio 
a queste pratiche nell’antichità. 

È comunque innegabile che già dalla preistoria l’immaginario fosse intriso 
nella magia, anche se la differenza tra sacro e profano nel paleolitico non era così 
netta. 

La cultura magdaleniana ebbe origine in Europa durante l'ultima parte del 
Paleolitico superiore, approssimativamente dal 20,000 all'11,000 a.C. ed è esempio 
di come la magia nelle culture e nello scorrere della storia, abbia assunto forme 
diverse, come si possa trovare in comportamenti simbolici complessi, in azioni 
ritualizzate, e in utilizzi speciali e simbolici degli spazi. 

È importante notare come con il sopraggiungere della scrittura, le fonti a 
nostra disposizione per addentrarci nel terreno della ricerca rituale-magica 
aumentino e si avvicinino pian piano ad un livello di de-codificazione che più ci 
appartiene. Mentre segni simbolici e impronte sono messaggi codificati e 
difficilmente decifrabili, se iniziamo ad approcciarci alla magia nel mondo delle 
civiltà mesopotamiche, etrusco e greco-romano abbiamo la possibilità di muoverci 
su basi più solide. 

La magia nelle civiltà mesopotamiche è presente e viva in particolar modo nei 
maqlû, ovvero i rituali di contro stregoneria. Questi rituali iniziavano al tramonto, 
dopo aver invocato le stelle definite manifestazioni astrali degli dei, e a ciò 
seguivano riti in cui si bruciavano statuine rappresentanti streghe. Interessante è 
uno dei testi trascritto su una tavoletta d’argilla, uno dei maqlû ritrovati e ora 
conservati nei musei più prestigiosi al mondo. Riporta un colloquio con la strega 
che secondo il committente del rito ha lanciato contro di lui un maleficio. 
Solitamente durante la notte avvengono due parti molto importanti del rito: la 
prima, dove appunto ci si concentra ad attaccare il malvagio con l’elemento fuoco, 
la seconda che continua fino all’alba dove ci si concentra sulla protezione del 
committente. La figura dell’esorcista-sacerdote āšipu era fondamentale e di 

accompagnamento in questi rituali. 

I maqlû non avvenivano tutti nello stesso luogo o in un luogo predefinito: 
prima dell’inizio vero e proprio si preparavano figurine della strega a casa della 
persona colpita dal maleficio. In ambiente aperto si attuava la fase del bruciare 
sciogliere o distruggere le statuine stesse. Era solito che vicino al luogo del rito 
ci fossero fiumi o bacini sacri, per attuare la seconda fase di purificazione e della 
rimozione del male. 

Il fuoco come colui che esorcizza, l’acqua come colei che purifica, la grotta 
nido che accoglie la sacralità del rito dalla notte dei tempi. Costanti che 
ritroviamo, anche se con sfumature diverse che variano da cultura a cultura, anche 
nel mondo etrusco. 



 

 

5 

Il rapporto della società etrusca con la sfera magico-rituale ci è nota in 
maniera incompleta: nonostante goda nel presente di una grande fama, sono 
scarsissimi i documenti e le fonti di prima mano che possiamo oggi consultare. 

Autori quali Nigidius Figulus, Aulus Caecina e Tarquitius Priscus, che 
animati dalla fame di sapere tradussero diversi testi direttamente dall’etrusco, 
resero popolare l’insieme delle regole religiose, rituali e divinatorie degli etruschi. 
Grazie al loro lavoro, Cicerone, Seneca e Plinio il Vecchio, hanno recuperato 
importanti informazioni poi trascritte e giunte fino a noi. 

La letteratura religiosa degli etruschi, che può essere divisa in tre rami, offre 
sezioni di carattere propriamente magico-religioso, in particolare la sezione dei 
libri acheruntici. 

La figura del pater familias gestiva il sacro nell’ambito domestico e i luoghi di 
culto comunitari erano inizialmente corsi d’acqua e grotte, proprio una sorta di 
santuari naturali. Il sacro nella società etrusca era strettamente legato alla diade 
benaugurale-nefasto. Nella classificazione di piante e animali riscontriamo già 
questa ricerca di significati che “andavano oltre”. Come dimenticare le “arbores 
infelices”? Piante di cattivo augurio, con i legni delle quali dovevano essere bruciati 
i fenomeni mostruosi quando erano concretizzati in animali anomali o oggetti 
colpiti da fulmini; altre volte invece, quando il segno era un evento o una nascita 
non si bruciava l’oggetto in sé ma si usavano i legni di queste piante per fare riti 
di purificazione. 

Quando parliamo del sacro e del magico, non possiamo non analizzarlo nella 
cultura greco-romana. 

I famosi papiri magici greci e le defixiones, sottili lamine di piombo, ne sono 
esempi tangibili. Apparsi sul mercato antiquario all’inizio del XIX secolo, 
acquistati da privati e poi venduti ai più grandi musei del mondo, sono stati 
pubblicati, i primi, verso la metà del secolo in greco e con traduzione latina, le 
seconde a inizio 900. 

Le defixiones sono insieme di pratiche magiche: evocazioni ed invocazioni 
riempiono le tavolette, dando la possibilità di inoltrarci in questo mistico mondo. 

Interessante è ricordare che nelle defixiones, colui che invocava il maleficio 
poteva esporre il desiderio mettendosi come persona capace di agire direttamente 
contro il soggetto designato, ovvero utilizzando il verbo in prima persona ad 
esempio: IO LEGO. Era quindi in grado di vincolare ritualmente una persona o 
una situazione. 

Alcune defixiones potevano presentare anche una vera e propria formula di 
preghiera, dove venivano invocati demoni o dei che agivano per conto del 
committente. 



 

 

6 

Altre ancora contenevano più che formule di preghiera, dei veri e propri 
desideri, in cui non ci si appellava a nessuno in particolare, ma il desiderio era 
espresso in ottativo, ad esempio: POSSA X SOFFRIRE 

L’ultima tipologia che merita di essere analizzata è quella in cui l’invocazione 
veniva espressa attraverso una similitudine con la situazione in cui si voleva 
ridurre la vittima del maleficio, ad esempio: COME QUESTO CORPO è PIENO 
DI DOLORE, COSI IL CORPO DI X SIA. 

L’atto che accompagna il rito è significativo: solitamente si perforavano 
tavolette stesse, infatti quasi tutti i ritrovamenti confermano questo modus 
operandi e le tavolette ritrovate presentano perforazioni e chiodi inseriti. Spesso 
erano nominati gli dei che diventavano metaforicamente testimoni di ciò che stava 
accadendo. La sfera magica e quella religiosa quindi, in questo caso come in tanti 
altri, non sono mai completamente scisse. 

Anche per quanto riguarda i papiri magici greci, possiamo assaporare la 
magia che trasuda le fibre papiracee e anche qui, come analizzato nel saggio The 
Greek Magical Papyri in translation including the Demotic Spells di Hans Dieter Betz, 
magia e religione tradizionale coesistono. 

Magie d’amore, riti di protezione, maledizioni, e rituali di guarigione, che per 
essere attuate invocano divinità, evidenziano il sincretismo religioso prima citato. 

La dimensione verbale, gestuale e la presenza di uno o più oggetti magici 
rendevano ancora più forte e potente il rituale. Per quanto riguarda le magie 
amorose, ricordiamo e citiamo il PGM IV 121-141, prendendolo come esempio 
per scoprire come era strutturato un incantesimo d’amore. 

Anche qui l’invocazione di divinità legate alla sfera dell’amore o dei rapporti, 
come ad esempio Afrodite ed Ecate, davano più potenza all’incantesimo. Non è 
raro trovare anche divinità appartenenti al mondo egizio o nomi magici 
indecifrabili. Viene chiesto di procurarsi un oggetto simbolico, di fare un’azione 
rituale come ad esempio scrivere il nome dell’amato con del sangue animale 
sull’oggetto scelto, e di pronunciare parole magiche e spesso di impossibile 
traduzione. Obiettivo finale è l’attrazione dell’amato, suscitare in lui desiderio, 
legare spiritualmente la persona desiderata al committente. 

La magia nelle culture, che sia propiziatoria per una situazione sociale, 
amorosa, finanziaria, che sia coercitiva/nociva, che sia apotropaica o che sia 
divinatoria è esistita da sempre e tuttora è presente, e sarà per sempre simbolo 
della voglia dell’essere umano di andare “oltre”. 

La persistenza della magia trova conferma nel pensiero di Ernesto De 
Martino, il quale va oltre la visione della magia come superstizione da superare 
ma la concepisce come risposta funzionale a determinate crisi della vita 
individuale e collettiva. Con i suoi scritti vuole metterla al centro dell’analisi 
antropologica, favorendo una rivalutazione completa dell’approccio nei confronti 
di molte “altre” culture e dei loro sistemi di credenze. 



 

 

7 

Nelle sue opere ci guida alla scoperta della magia riscontrabile in numerose 
pratiche popolari, che devono essere interpretate come risposte culturalmente 
organizzate ad una crisi della presenza individuale e collettiva. 

L’idea di “presenza” nel mondo, per De Martino è fondamentale: quando 
l’uomo si sente in una posizione di impotenza, o si sente non completamente 
capace di agire e controllare il suo “qui ed ora”, questa “presenza” inizia a vacillare, 
culminando in una profonda crisi. Ed è qui che entra in gioco la magia: quando 
l’IO si sente smarrito, la magia diventa strumento per contenere questa crisi, per 
restituire al soggetto un ruolo attivo. 

La magia è quindi una strategia simbolica di salvezza, capace di riconoscere 
le crisi del singolo e della società, reintegrandole nell’ordine culturale. 

Molti sono gli esempi che cita nella sua opera Sud e magia, come ad esempio 
il malessere attribuito al malocchio che si risolve con un rito che riordina 
simbolicamente l’esperienza del soggetto. 

L’analisi della magia consente quindi di mettere in luce una costante 
antropologica: il rapporto dell’essere umano con l’invisibile. 

Secondo alcune prospettive teoriche l’invisibile può essere considerato un 
ambito di riferimento tanto della magia quanto della religione. In particolare, la 
religione può essere intesa come una forma di organizzazione simbolica 
dell’invisibile mentre la magia, e in una prospettiva comparativa anche la scienza, 
si configurano come strumenti attraverso i quali l’essere umano ha sempre tentato 
di intervenire sull’invisibile al fine di ottenere effetti nel mondo visibile. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

8 

 

 
BIBLIOGRAFIA 
 

 
Perego, E., “Magic and Ritual in Iron Age Veneto, Italy”, 2010, Papers from the 
Institute of Archaeology 20(1), 67-96. doi: https://doi.org/10.5334/pia.342 
 
Brian Hayden, The Power Of Ritual In Prehistory, 2018, Cambridge University 
Press 
 
Morin, Jesse. “RITUAL ARCHITECTURE IN PREHISTORIC COMPLEX 
HUNTER-GATHERER COMMUNITIES: A POTENTIAL EXAMPLE 
FROM KEATLEY CREEK, ON THE CANADIAN PLATEAU.” American 
Antiquity 75, no. 3 (2010): 599–625. http://www.jstor.org/stable/25766217. 
 
Gabriella Brusa Zappellini, Alba Del Mito. Preistoria Dell'immaginario Antico. 
Vol. 1: I Signori Delle Grotte, 2009, Arcipelago edizioni 
 
Arias, Pablo, 'Rites in the dark? An evaluation of the current evidence for ritual 
areas at Magdalenian cavesites', 2009, World Archaeology,41:2,262 
DOI: 10.1080/00438240902843964 
 
Maya Rinderer, 2024, Symmetry And Asymmetry In An Incantation From The 
Babylonian Anti-Witchcraft Ritual Maqlû ‘Burning’:Mechanisms Of A 
Linguistic Technology 
https://phaidra.univie.ac.at/o:2110122 
 
T. Abusch – D. Schwemer (with M. Luukko – G. Van Buylaere): Corpus of 
Mesopotamian, Anti-witchcraft Rituals online 
(http://oracc.museum.upenn.edu/cmawro) 
 
Mauro Cristofani, Gli etruschi. Una nuova immagine, 2000, Giunti editore 
 
Faraone, Christopher A, 'The Agonistic Context of Early Greek Binding Spells', 
in Christopher A Faraone, and Dirk Obbink (eds), Magika Hiera: Ancient Greek 
Magic and Religion (New York, NY, 1991; online edn, Oxford Academic, 31 
Oct. 2023), https://doi.org/10.1093/oso/9780195044508.003.0001, accessed 
30 Jan. 2026. 
 
Hans Dieter Betz, The Greek Magical Papyri in translation including the 
Demotic Spells, 1986, University of Chicago 
 
Ernesto De Martino, Il mondo magico, 2022, Einaudi 
 
Ernesto De Martino, Sud e magia, 2024, Einaudi 

 


