La persistenza della
magia nelle culture

Segni che resistono: linguaggi magici, simboli e
credenze oltre il tempo e lo spazio

Paganini Chiara




Introduzione

»
~

II.  Inviaggio tra i‘sg’:)li

. Biblio grafia




I. Introduzione

Magia: una parola carica di significato, non univoco né
immutabile, capace di attraversare il tempo assumendo valori
simbolici e culturali difterenti.

Una parola capace di attivare immaginari che variano da
persona a persona, influenzati dal vissuto individuale e dai sistemi
di credenze.

II. In viaggio tra i secoli

La magia ¢ riflesso di valori, simboli e strutture di una cultura; non ¢ quindi
solo superstizione individuale, ma spesso assume 1 connotati di un fenomeno
collettivo.

La presenza della magia dagli albori dei tempi, rintracciata gia nelle pratiche
magico-rituali preistoriche, comprova come l'essere umano da sempre abbia
cercato di aumentare il controllo, effettivo o anche solo apparente, sulla comunita
e su tutti gli aspetti legati alla vita sociale.

Celata o palese, la magia ha sempre accompagnato il percorso umano,
trasformando la sua funzione sociale da cultura a cultura, e assumendo pitt 0 meno
potere sulla mente e sull’anima degli individui in base al grado di legittimazione
sociale, politica e religiosa che le veniva attribuita.

Essenziale quando ci si addentra in questo argomento affascinante ¢ essere
consapevoli che sarebbe impossibile definire 'atto magico da “esterni” rispetto
alla pratica stessa. La percezione di credenze infatti ¢ influenzata da molteplici
tattori quali il vissuto personale, il contesto sociale, e la definitivita delle stesse
non ¢ oggettiva e sempre soggetta ad interpretazione.

Il silenzio e I'oscurita, elementi che caratterizzano ed esaltano le suggestioni
da sempre legate all'immaginario magico, hanno portato i luoghi quali caverne e
grotte ad essere spesso i prescelti, in particolar modo in periodo preistorico, dove
le immagini rappresentate all'interno e all’esterno delle stesse probabilmente non
avevano lo stesso grado di sacralita.

Le pratiche rituali nell’eta preistorica differivano molto al variare del luogo
in cui venivano attuate ed ¢ importante sottolineare che non tutti i disegni
rinvenuti nelle grotte avessero significati magici o religiosi.

Bisogna sempre sposare uno sguardo critico sui potenziali spazi rituali, per
leggere in maniera pil corretta e rigorosa 1 dati legati a questi luoghi. Le grotte
di Tuc d’Audoubert ad esempio, offrono spazio all'immaginario collettivo di
riconnettersi al senso magico delle rappresentazioni, perché le stesse si trovano



in spazi senza un’evidente funzione pratica e nettamente divisi dagli spazi della
vita quotidiana sociale. Ovviamente la lettura stratigrafica e spaziale degli
elementi appartenenti ad un setting rituale ¢ importante per dare il giusto spazio
a queste pratiche nell’antichita.

E comunque innegabile che gia dalla preistoria I'immaginario fosse intriso
nella magia, anche se la diftferenza tra sacro e profano nel paleolitico non era cosi
netta.

La cultura magdaleniana ebbe origine in Europa durante l'ultima parte del
Paleolitico superiore, approssimativamente dal 20,000 all'11,000 a.C. ed ¢ esempio
di come la magia nelle culture e nello scorrere della storia, abbia assunto forme
diverse, come si possa trovare in comportamenti simbolici complessi, in azioni
ritualizzate, e in utilizzi speciali e simbolici degli spazi.

E importante notare come con il sopraggiungere della scrittura, le fonti a
nostra disposizione per addentrarci nel terreno della ricerca rituale-magica
aumentino e si avvicinino pian piano ad un livello di de-codificazione che piu ci
appartiene. Mentre segni simbolici e impronte sono messaggi codificati e
difficilmente decifrabili, se iniziamo ad approcciarci alla magia nel mondo delle
civilta mesopotamiche, etrusco e greco-romano abbiamo la possibilita di muoverci
su basi piu solide.

La magia nelle civilta mesopotamiche ¢ presente e viva in particolar modo nei
maqlit, ovvero irituali di contro stregoneria. Questi rituali iniziavano al tramonto,
dopo aver invocato le stelle definite manifestazioni astrali degli dei, e a cio
seguivano riti in cui si bruciavano statuine rappresentanti streghe. Interessante e
uno dei testi trascritto su una tavoletta d’argilla, uno dei magli ritrovati e ora
conservati nei musei pit prestigiosi al mondo. Riporta un colloquio con la strega
che secondo il committente del rito ha lanciato contro di lui un maleficio.
Solitamente durante la notte avvengono due parti molto importanti del rito: la
prima, dove appunto ci si concentra ad attaccare il malvagio con I'elemento fuoco,
la seconda che continua fino all’alba dove ci si concentra sulla protezione del
committente. La figura dell’esorcista-sacerdote @szpu era fondamentale e di
accompagnamento in questi rituali.

I magqli non avvenivano tutti nello stesso luogo o in un luogo predefinito:
prima dell'inizio vero e proprio si preparavano figurine della strega a casa della
persona colpita dal maleficio. In ambiente aperto si attuava la fase del bruciare
sciogliere o distruggere le statuine stesse. Era solito che vicino al luogo del rito
ci fossero fiumi o bacini sacri, per attuare la seconda fase di purificazione e della
rimozione del male.

Il fuoco come colui che esorcizza, I'acqua come colei che purifica, la grotta
nido che accoglie la sacralita del rito dalla notte dei tempi. Costanti che
ritroviamo, anche se con sftumature diverse che variano da cultura a cultura, anche
nel mondo etrusco.



Il rapporto della societa etrusca con la sfera magico-rituale ci ¢ nota in
maniera incompleta: nonostante goda nel presente di una grande fama, sono
scarsissimi 1 documenti e le fonti di prima mano che possiamo oggi consultare.

Autori quali Nigidius Figulus, Aulus Caecina e Tarquitius Priscus, che
animati dalla fame di sapere tradussero diversi testi direttamente dall’etrusco,
resero popolare I'insieme delle regole religiose, rituali e divinatorie degli etruschi.
Grazie al loro lavoro, Cicerone, Seneca e Plinio il Vecchio, hanno recuperato
importanti informazioni poi trascritte e giunte fino a noi.

La letteratura religiosa degli etruschi, che puo essere divisa in tre rami, offre
sezioni di carattere propriamente magico-religioso, in particolare la sezione dei
libri acheruntici.

La figura del pater familias gestiva il sacro nell'ambito domestico e i luoghi di
culto comunitari erano inizialmente corsi d’acqua e grotte, proprio una sorta di
santuari naturali. Il sacro nella societa etrusca era strettamente legato alla diade
benaugurale-nefasto. Nella classificazione di piante e animali riscontriamo gia
questa ricerca di significati che “andavano oltre”. Come dimenticare le “arbores
infelices’? Piante di cattivo augurio, con ilegni delle quali dovevano essere bruciati
1 fenomeni mostruosi quando erano concretizzati in animali anomali o oggetti
colpiti da fulmini; altre volte invece, quando il segno era un evento o una nascita
non si bruciava I'oggetto in sé ma si usavano i legni di queste piante per fare riti
di purificazione.

Quando parliamo del sacro e del magico, non possiamo non analizzarlo nella
cultura greco-romana.

I famosi papiri magici greci e le defiziones, sottili lamine di piombo, ne sono
esempl tangibili. Apparsi sul mercato antiquario all'inizio del XIX secolo,
acquistati da privati e poi venduti ai pit grandi musei del mondo, sono stati
pubblicati, i primi, verso la meta del secolo in greco e con traduzione latina, le
seconde a inizio 900.

Le defiziones sono insieme di pratiche magiche: evocazioni ed invocazioni
riempiono le tavolette, dando la possibilita di inoltrarci in questo mistico mondo.

Interessante ¢ ricordare che nelle defiriones, colui che invocava il maleficio
poteva esporre il desiderio mettendosi come persona capace di agire direttamente
contro il soggetto designato, ovvero utilizzando il verbo in prima persona ad
esempio: IO LEGO. Era quindi in grado di vincolare ritualmente una persona o
una situazione.

Alcune defixiones potevano presentare anche una vera e propria formula di
preghiera, dove venivano invocati demoni o dei che agivano per conto del
committente.



Altre ancora contenevano piu che formule di preghiera, dei veri e propri

desideri, in cui non ci si appellava a nessuno in particolare, ma il desiderio era
espresso in ottativo, ad esempio: POSSA X SOFFRIRE

L’ultima tipologia che merita di essere analizzata ¢ quella in cui I'invocazione
veniva espressa attraverso una similitudine con la situazione in cui si voleva
ridurre la vittima del maleficio, ad esempio: COME QUESTO CORPO ¢ PIENO
DI DOLORE, COSI IL CORPO DI X SIA.

L’atto che accompagna 1l rito ¢ significativo: solitamente si perforavano
tavolette stesse, infatti quasi tutti 1 ritrovamenti confermano questo modus
operandi e le tavolette ritrovate presentano perforazioni e chiodi inseriti. Spesso
erano nominati gli dei che diventavano metaforicamente testimoni di cio che stava
accadendo. La sfera magica e quella religiosa quindi, in questo caso come in tanti
altri, non sono mai completamente scisse.

Anche per quanto riguarda i papiri magici greci, possiamo assaporare la
magia che trasuda le fibre papiracee e anche qui, come analizzato nel saggio The
Greek Magical Papyri in translation including the Demotic Spells di Hans Dieter Betz,
magia e religione tradizionale coesistono.

Magie d’amore, riti di protezione, maledizioni, e rituali di guarigione, che per
essere attuate invocano divinita, evidenziano il sincretismo religioso prima citato.

La dimensione verbale, gestuale e la presenza di uno o pili oggetti magici
rendevano ancora piu forte e potente il rituale. Per quanto riguarda le magie
amorose, ricordiamo e citiamo 1l PGM IV 121-141, prendendolo come esempio
per scoprire come era strutturato un incantesimo d’amore.

Anche qui I'invocazione di divinita legate alla sfera dell’amore o dei rapporti,
come ad esempio Afrodite ed Ecate, davano piu potenza all'incantesimo. Non ¢
raro trovare anche divinita appartenenti al mondo egizio o nomi magici
indecifrabili. Viene chiesto di procurarsi un oggetto simbolico, di fare un’azione
rituale come ad esempio scrivere il nome dell’amato con del sangue animale
sulloggetto scelto, e di pronunciare parole magiche e spesso di impossibile
traduzione. Obiettivo finale é l'attrazione dell’amato, suscitare in lul desiderio,
legare spiritualmente la persona desiderata al committente.

La magia nelle culture, che sia propiziatoria per una situazione sociale,
amorosa, finanziaria, che sia coercitiva/nociva, che sia apotropaica o che sia
divinatoria ¢ esistita da sempre e tuttora ¢ presente, e sara per sempre simbolo
della voglia dell’essere umano di andare “oltre”.

La persistenza della magia trova conferma nel pensiero di Ernesto De
Martino, il quale va oltre la visione della magia come superstizione da superare
ma la concepisce come risposta funzionale a determinate crisi della vita
individuale e collettiva. Con 1 suoi scritti vuole metterla al centro dell’analisi
antropologica, favorendo una rivalutazione completa dell’approccio nei confronti
di molte “altre” culture e dei loro sistemi di credenze.



Nelle sue opere ci guida alla scoperta della magia riscontrabile in numerose
pratiche popolari, che devono essere interpretate come risposte culturalmente
organizzate ad una crisi della presenza individuale e collettiva.

L'idea di “presenza” nel mondo, per De Martino ¢ fondamentale: quando
I'uomo si sente in una posizione di impotenza, o si sente non completamente
capace di agire e controllare il suo “qui ed ora”, questa “presenza” inizia a vacillare,
culminando in una profonda crisi. Ed ¢ qui che entra in gioco la magia: quando
I'TO si sente smarrito, la magia diventa strumento per contenere questa crisi, per
restituire al soggetto un ruolo attivo.

La magia ¢ quindi una strategia simbolica di salvezza, capace di riconoscere
le crisi del singolo e della societa, reintegrandole nell’ordine culturale.

Molti sono gli esempi che cita nella sua opera Sud e magia, come ad esempio
il malessere attribuito al malocchio che si risolve con un rito che riordina
simbolicamente I'esperienza del soggetto.

L’analisi della magia consente quindi di mettere in luce una costante
antropologica: il rapporto dell’essere umano con I'invisibile.

Secondo alcune prospettive teoriche I'invisibile puo essere considerato un
ambito di riferimento tanto della magia quanto della religione. In particolare, la
religione pud essere intesa come una forma di organizzazione simbolica
dell'invisibile mentre la magia, e in una prospettiva comparativa anche la scienza,
si configurano come strumenti attraverso i quali 'essere umano ha sempre tentato
di intervenire sull'invisibile al fine di ottenere effetti nel mondo visibile.



BIBLIOGRAFIA

Perego, E., “Magic and Ritual in Iron Age Veneto, Italy”, 2010, Papers from the
Institute of Archaeology 20(1), 67-96. doi: https://dol.org/10.5334/pia.342

Brian Hayden, The Power Of Ritual In Prehistory, 2018, Cambridge University
Press

Morin, Jesse. “RITUAL ARCHITECTURE IN PREHISTORIC COMPLEX
HUNTER-GATHERER COMMUNITIES: A POTENTIAL EXAMPLE
FROM REATLEY CREEK, ON THE CANADIAN PLATEAU.” American
Antiquity 75, no. 3 (2010): 599—625. http://www.jstor.org/stable/25766217.

Gabriella Brusa Zappellini, Alba Del Mito. Preistoria Dell'immaginario Antico.
Vol. 1: I Signori Delle Grotte, 2009, Arcipelago edizioni

Arias, Pablo, 'Rites in the dark? An evaluation of the current evidence for ritual
areas at Magdalenian cavesites', 2009, World Archaeology,41:2,262
DOI: 10.1080/004:3824090284:3964:

Maya Rinderer, 2024, Symmetry And Asymmetry In An Incantation From The
Babylonian Anti-Witchcraft Ritual Maqli ‘Burning’:Mechanisms Of A
Linguistic Technology

https://phaidra.univie.ac.at/0:2110122

T. Abusch — D. Schwemer (with M. Luukko — G. Van Buylaere): Corpus of
Mesopotamian, Anti-witchcraft Rituals online
(http://oracc.museum.upenn.edu/cmawro)

Mauro Cristofani, Gli etruschi. Una nuova immagine, 2000, Giunti editore
Faraone, Christopher A, "The Agonistic Context of Early Greek Binding Spells',
in Christopher A Faraone, and Dirk Obbink (eds), Magika Hiera: Ancient Greek
Magic and Religion (New York, NY, 1991; online edn, Oxford Academic, 31
Oct. 2023), https://doi.org/10.1093/0s0/9780195044508.003.0001, accessed
30 Jan. 2026.

Hans Dieter Betz, The Greek Magical Papyri in translation including the
Demotic Spells, 1986, University of Chicago

Ernesto De Martino, Il mondo magico, 2022, Einaudi

Ernesto De Martino, Sud e magia, 2024, Einaudi



